# BESIMI I EHLI SUNNETIT





NGA AUTHORI:
MUHAMED SALIH UTHEJMIN

PËRKTHEU: SHEFQET KRASNIQI

COOPERATIVE OFFICE FOR CALL
AND GUIDANCE EASTERN JEDDAH



D.BOX: 102137-JEDDAH21321K.S.A. TEL: 6200005(5 LINES)-FAX: 6240398

## BESIMI I EHLI SUNNETIT

## NGA AUTORI MUHAMED SALIH UTHEJMI PërktheuË Shefqet Krasniqi

# *Prodhvesi*PLOTBESIMI PËR PUBLIKIM DHE HULIUNTIME SHKENCORE

Ministria E Pyetjeve Islame, Vakufit, Të Ueprimit Dhe Drejtimeve Islame 1425-2004

# بشيخ لكئ للكولي للتوييخ

وزارة الشؤون الإسلامية ، ٢٥ ١ هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية اثناء النشر العثيمين ، محمد الصالح . عقيدة الهل السنة والجماعة . -الرياض . ١٤ ١ سم ١٢ × ١٠ سم ردمك : ٦ - ٢٥ - ٢٩ - ٢٩ - ٢٩ - ٢٩ - ١٩٦٠ (النص باللغة الإلبانية ) . التوحيدة الإسلامية ٢ - التوحيدا - العقيدة الإسلامية ١ - التوحيدا - العنيدوان

رقم الإيداع: ۲۹-۱۷/۱۷۱ ردمك: ٦ - ۲۹ - ۲۹ - ۹۹٦۰

> الطبعة السادسة ١٤٢٥هـ

## Hyrje

Falënderimet dhe lavdërimet i qofshin Allahut,1 Zotit të Tokës e të qiejve, i Cili ka krijuar njeriun në formën më të mirë dhe e ka përsosur atë; salatet e selamet e Tij qofshin mbi të dërguarin e Tij, Muhamedin, paqja e shpëtimi qofshin qofshin mbi të, mbi shokët e tij dhe mbi të gjithë ata që shkojnë rrugës së tin deri në Ditën e gjykimit!Allahu xhelashanuhu e ka dërguar Muhamedin alejhi selem, profet-pejgamber dhe e ka bërë atë si udhëzues të njerzimit e shembull për ta. Atij i ka zbritur Kuranin si libër të shenjtë, në mënyrë që ai, Profeti, salallahu alejhi ve selam,<sup>2</sup> t'ua shpjegojë njerëzve të vërtetën, edukatet, siellien dhe moralin islam. E ai, Profeti, salallahu alejhi ve selem, kreu misionin e vet, me të cilin qe ngarkuar dhe la pas vetes ymetin e tij në rrugën e ndritshme, në rrugën që Zoti xh.sh. e deshi për njerzimin.

Dhe pas Profetit a.s. shokët etij, të cilët i qenë përgjigjur thirrjes së tij në besimin islam, vazhduan rrugën e profetit, duke qenë të bindur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Allah është njësi leksikore islame, që në gjuhën shqipe do të thotë: Zot. Dhe sa herë që të përmendet Allahu, duhet thënë azze ve xhele, ose xheleshanuhu, ose subhanehu ve teala, në kuptimin: Madhëruar qoftë!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Sa herë të përmendet Profeti, jemi të urdhëruar që të biem salavat për të. Ljojet e salavatit janë shumë; po japim këtu disa prej tyre> Salallahu alejhi ve selem, Alejhi selam, Alejhi salatu ve selam etj, d.m.th.: Paqja dhe bekimi i Zotit qofshin mbi Të?

që Islami të është ligji i jetës, kështu që ata jo vetëm që e zbatuan atë por edhe ia përcollën brezit që erdhi pas tyre dhe, për këtë arsye, merituan të jenë brezi më i mirë dhe më i lavdishëm i mbarë njerzimit.

Edhe ne sot duke falënderuar Zotin xh.sh. jemi po në atë rrugë, në rrugën e profetit dhe të shokëve të tij dhe burimet tona kryesore janë Kurani dhe syneti<sup>3</sup>. Kush do që del jashtë do të jetë nga të humburit në Ditën e gjykimit.

•Për shkak të rëndësis së madhe që ka kjo temë e cila ka të bëjë me besimin tonë, shpreh dëshirën që me ndihmën e Allahut, ta shtroj në pika të shkurta:

Besimi ynë pra besimi i të gjithë muslimanëve mbështetet mbi besimin:

- në Zotin që është Një,
- në engjujt, (melaqet) e Tij,
- në profetët, të dërguarit,
- në Ditën e gjykimit dhe
- në përcaktimin, kaderin e Zotit.

Lusim Allahun xh.sh. që ky punim të jetë për Zotin dhe prej tij të kenë muslimanët!

## BESIMI NË ALLAHUN XHELESHANUHU

Besimi ynë është besimi në Zotin, në engjëjt, në librat e shenjtë, në të dërguarit-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Sunet ( ose Sunnet ) është fjala, vepra dhe tradita e Muhamedit a.s.

profetët, në Ditën e gjykimit dhe në paracaktimin e Zotit.

Ne, pra, besojmë që Allahu i Lartmadhëruar është Zot, Krijues, Sundues-Komandues i çdo gjëje.

- Besojmë që Ai është i vetmi Zot që meriton të adhurohet, dhe se çdo gjë tjetër që adhurohet, përpos Zotit, është kot.
- Besojmë në emrat e në cilësitë e Tij, ashtu siç i ka përshkruar Kurani dhe Syneti.
- Besojmë se Ai është i Vetëm, Atij nuk i bën askush shoqëri në sundimin e Tij dhe as që meriton kush që të quhet me ndonjë nga emrat e Tij. Thotë Allahu në Kur}an:

[مريم: ٦٥]

- " Ai është Zoti i qiejve dhe i tokës dhe çka ka në mes tyre, pra Atë adhuroje, e në adhurim ndaj Tij bëhu i qëndrueshëm. A di për Të ndonjë emnak (adash)! " (Merjem: 65)
  - Besojmë se :

ٱللَّهُ لَآ إِلَىهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَنَّ ٱلْقَيُّومُ لَا تَأَخُذُهُ. سِنَةٌ وَلَا نَوَمُّ لَهُ، مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ ۚ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ يَعْلَمُ السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ ۚ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْقَهُمُ وَلَا يُجِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ۗ إِلَّا بِمَا شَآءً وَسِعَ كُرُسِيّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَا يَسُودُهُ وَفَطْهُمَا وَهُو ٱلْمَلِيُ السَّعَ كُرُسِيّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَا يَسُودُهُ وَفَطْهُمَا وَهُو ٱلْمَلِي الْمَا شَاءً السَّمَونِ فَالْمَرْضَ وَلَا يَسُودُهُ وَفَطْهُمَا وَهُو ٱلْمَلِي اللّهُ السَّمَا اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّ

## [ الْبقرة : ٢٥٥]

''Allahu është një, nuk ka zot tjetër përveç Atij. Ai është mbikëqyrës i përhershëm dhe i përjetshëm. Atë nuk e kap as kotje as gjumë, gjithçka ka në qiej dhe në tokë është vetëm e Tij. Kush mund të ndërmjetsojë tek Ai, pos me lejen e Tij, e di të tashmen që është pranë tyre dhe të ardhmen, nga ajo që Ai di, tjerët dinë vetëm aq sa Ai ka dëshiruar, Kursija e Tij (dija-sundimi) përfshinë qiejt dhe tokën, kujdesi i tij ndaj të dyjave, nuk i vjen rëndë, Ai është më i larti, më i madhi.'' (Bekare: 255)

• Besojmë se:

هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ عَلِمُ ٱلْفَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ هُوَ ٱلرَّحُمَنُ ٱلرَّحِيمُ

هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَامُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْمُجَبَّانُ ٱلْمُتَكَبِرِ أَسْبُحَن ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ هَا هُوَ ٱللَّهُ الْمُعَنونِ لَلْهُ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ هُو مَا فِي ٱلسَّمَنونِ اللَّهُ الْخَسْنَى الْمُسَيِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَنونِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْمَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ هَا وَالْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْمَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ هَا

## [الحشر: ٢٢-٢٢

"Ai është All-llahu, nuk ka zot tjetër pos Tij. Dijetari i të fshehtës dhe të dukshmes, Ai është Mëshiruesi, Mëshirëbërësi! Ai është Allllahu, pos të Cilit nuk ka zot tjetër, Sunduesi, i Shenjti, i Pastërti (prej të metave që i mvishen), Siguruesi, Mbikëqyrësi, i Plotfuqishmi, Mbizotëruesi, i Madhërishmi. I lartësuar është All-llahu nga ajo që ia shoqërojnë!

" Ai është All-llahu, Krijuesi, Shpikësi, Formësuesi. Të tij janë emrat më të bukur. Atë e lartëson çka ka në qiej e në tokë. Dhe Ai është i Fuqishmi, i Urti! ". (Hashr:22-24).

• Besojmë se gjithë ç'ka në qiej e në Tokë është nën sundimin e Tij dhe se Ai krijon çka të dojë dhe i dhuron kujt ç'të dojë. Thotë Allahu në Kuran: لِّلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرُضِّ يَخُلُقُ مَا يَشَآءُ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَّنَا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ ٱلذُّكُورَ ﴿ أَوْ يُزَوِّجُهُمُ ذُكْرَانَا وَإِنْنَقَّ وَيَجْعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا ۚ إِنَّهُ مَعَلِيمٌ قَدِيرٌ ۞

[الشــورى: ٤٩ـ

[0.

• Besojmë se :

لَيْسَ كَمِثُلِهِۦ شَىُّ ۗ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ لَيْسَ كَمِثُلِهِۦ شَىُ ۗ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ لَهُۥ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۖ يَبُسُطُ ٱلرِّرْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقُدِرُ ۚ إِنَّهُۥ بِكُلِّ شَىْءٍ عَلِيمٌ ۚ

[الشــورى: ۱۱ـ

[17

" ... Asnjë send nuk është si Ai, Ai është Dëgjuesi, Shikuesi (i gjithçkajës). Të Tij janë çelësat e qiejve e të Tokës. Ai e begaton shumë atë që do dhe nuk e begaton (atë që nuk do). Ai është i gjithëditur për çdo gjë'' (Shura: 11-12)

• Besojmë që:

♦ وَمَــا مِــن دَآبَّـةِ فِــن الْأَرْضِ إِلَّا عَلَــن اللَّــةِ
 رِزْقُهَا وَيَعُلَـمُ مُسْتَقَرُّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا أَكُلُّ فِـى كِتَنبٍ مُّبِينٍ ۞

11

"Nuk ka anjë gjallesë në tokë që All-llahu të mos ia ketë garantuar furnizimin e saj, Ai e di vendbanimin dhe vendstrehimin e saj (pas vdekjes). Të gjitha (këto) janë në librin e njohur (Levhi Mahfudhë)". (Hud: 6).

#### • Besojmë se :

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَة إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّة فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَاسِ إِلاَّ فِي كتاب مُبين ﴿ فَكُ ﴾ [الأنعام: ١٠].

## [الاتعام: ٥٩]

"Çelësat e fshehtësive janë vetëm te Ai, atë (fshehtësinë) nuk e di kush pos Tij. Ai e di çka ka në tokë dhe në det, Ai e di për çdo gjeth që bie dhe s'ka kokërr në thellësi të tokës, s'ka të njomë dhe s'ka të thatë që nuk është (shënuar) në librin e qartë (LehviMahfud)". (El-enamë: 59)

• Besojmë se Allahu flet ç'të dojë, kur të dojë, me kë të dojë: prej atyre që u ka folur Allahu është Musai, këtë e dokumenton Kurani që thotë:

[ النساء: ١٦٤ ]

"E Musai i foli Allahu me fjalë". (En-Nisa: 164).

Ajeti tjetër kuranor thotë gjithashtu:

## وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَسِنَا وَكَلَّمَهُ ورَبُّهُ

[ :فارعلاا ٢٥]

"E kur Musai erdhi në kohën që i caktuam, dhe i foli Zoti i vet". (Araf:52)

وَنَندَيْنَنهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَنهُ نَجِيًّا 💣

[مريسم: ا

101

"Dhe Ne e thirrëm (Musain) nga ana e djathtë e kodrës Tur, e afruam për t'i folur (të dëgjojë bisedën tonë)". (Merjem: 52).

• Besojmë se :

وَلَوْ أَنَّمًا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَتُمْ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعُدِهِ عَبْعَةُ

أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتُ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ۗ

[ لقمان: ۲۷ ]

"Sikur të gjithë drutë në tokë të jenë lapsa dhe sikur deti t'i shtohen edhe shtatë dete (e të jenë me ngjyrë), nuk do të mbaroni fjalët e Allahut (do të shterroheshin detet, do të soseshin lapsat, e jo mrekulitë e Zotit). All-llahu është Ngadhënjyesi i Urtë ". (Lukmanë: 27).

• Besojmë se fjalët e Allahut (janë) më të plotat, më të drejtat, më të vërtetat...,këtë e vërteton Kurani që thotë:

... وَ مَنْ أَصِدَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثًا 🛘 أَ النساء: ٨٧]

- " E kush mund të jetë më i vërtetë se Allahu në thënje? ". (En-nisaË 87).
- Besojmë se Kurani është fjala e Zotit që ia ka thënë Xhibrili e ka zbritur atë në zemrën e profetit Muhamed s.a.v.Thotë Allahu në lidhje me këte:

## [الانفـــال:

[1.1

- " Thuajë: "Atë (Kuranin) e solli "Ruhul kudusi", shpirti i shenjtë (Xhibrili) plotë vërtetësi nga Zoti yt...". (En-nahl: 102).
- Besojmë se Allahu është i lartë me qenien e Vet nga krijesat e Tij:

## [الشـورى:

[ ٤

"Vetëm e Tij është ç'ka në qiej dhe ç'ka në tokë dhe Ai është mbizotëruesi, i madhëruari!". (Shura:4)

## وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوُقَ عِبَادِهِۦ ۚ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ۞

[الانعام: ١٨

I

"Ai është mbizotërues ndaj robërve të Tij. Ai hollësisht di punët e Tij dhe të robërve të Vet". (En'am:18)

• Besojmë se Allahu ka krijuar shtatë gjejt dhe Tokën për gjashtë ditë dhe pastaj është ngritur mbi Arshin e Vet.

خَلَقَ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ يُكَوِّرُ ٱلَّيْلَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى الَّيْلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ كُلُّ يَجُرى لِأَجَلِ مُّسَمَّى أَلَا هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُّدرُ ۞

## 1 الزمر: ٥

" ( Allahu ) Krijoi qiejt e Tokën brenda gjashtë ditësh e pastaj u ngrit mbi Arshin<sup>4</sup>. Ai rregullon gjendjen. E ngritja dhe vendosja e Tij mbi Arshin është (një) mënyrë e fshehtë, për këtë nuk di askush përpos Tij". (Zumer: 5).

• Besojmë se Allahu xh.sh., megjithëse është ngritur mbi të gjitha krijesat, Ai i kupton punët e krijesave të Tij, dëgjon zërat e tyre, ua rregullon gjendjen, furnizon kë të dojë, kujt të dojë i jep pasuri, në dorë të Tij është cdo gjë. Ai është i plotëfuqishëm, Atij nuk i përgjet askush:

# لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ اللَّهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Arshi është simbol i Rendit Universal.

## [ الشورى: ١١]

"Asnjë send nuk është si Ai. Ai është Dëgjuesi, Shikuesi". (Shura: 11)

Pra, themi se Allahu është i ngritur mbi të gjitha krijesat, e nuk themi siç thonë disa grupe njerëzish se gjoja Allahu është në Tokë me krijesat e Tij dhe as se (Ai) ndodhet në çdo vend, sepse, sikur të thoshim që Ai ndodhet në çdo vend, atëherë do të thoshte që Ai ndodhet edhe në vendet e ndyra, e një gjë e tillë është e pamundur, por themi dhe besojmë, ashtu siç na ka mësuar Kurani dhe hadithi i Profetit a.s., se Allahu është i ngritur lart me qenien e Vet, ndërsa me dijen eVet është gjithkund.

Besojmë, siç na ka treguar Profeti
 a.s., se Allahu i Lartmadhëruar zbret çdo natë në
 qiellin më të afërt të Tokës, në pjesën e fundit të
 natës, dhe thotë:

## من يدعوني فاستجب له من يسسألني فاعطيه من يستغفرني فاغفرله

- "Kush Më thëret Mua, i përgjigjem; kush Më lutet Mua, i jap atë; Kush Më kërkon pendesë, e fal ".
- Besojmë se Allahu do të vijë në Ditën e gjykimit, edhe engjëjt, për t'i gjykuar njerëzit:

- كُلًّا إِذَا ذُكِّتِ ٱلْأَرْضُ دَكًّا دَكًّا ﴿ وَجَآءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا
- وَجِأْقَة يَوْمَبِنِ بِجَهَنَّمْ يَوْمَبِدٍ يَتَذَكَّرُ ٱلْإِنسَنُ وَأَنَّىٰ لَهُ ٱلذِّكْرَىٰ 🕝

[الفجر: ٢١-٢٣

[

"Jo, mosni ashtu! Kur të dridhet toka njëpasnjëshëm! Dhe kur të vijë Zoti zt dhe engjëjt qëndrojnë rradhë-rradhë (Ditën e Gjykimit)! Dhe atë ditë sillet xhehenemi, e atëherë njeriut i bie në mend, por (i erdhi tash atij) ai kujtim? (sepse për çdo gjë është tepër vonë)." (Fexhr: 21-23).

• Besojmë se Allahu:

خَـلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَـوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ ۚ إِنَّ رَبُّكَ فَعَّالٌ

لِّمَا يُريدُ 🚭

[هـود: ۱۰۷

[

"... Punon atë që dëshiron" (Hud: 107) Dhe dëshira e Tij është dy llojesh:

l- Natyrore, dhe brenda kësaj dëshire ose këtij pëlqimi, ndodhin ngjarje të ndryshme, po ky lloj pëlqimi nuk është kusht që të jetë i dashur tek Allahu, sepse nganjëherë ndodhin gjëra që Allahu nuk i do, megjithëqë lejon që të ndodhin, si p.sh. mbytja, vrasja etj...; Allahu thotë:

وَلَوُ شَآءَ ٱللَّهُ

## مَا ٱقْتَتَلُواْ وَلَنكِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُريدُ

[ البقــرة:

[ 404

" E sikur të dëshironte Allahu, ata nuk do të mbyteshin, por Allahu punon ç'dëshiron." (Bekare: 253).

[ هود: ٣٤ ]

"Nëse përpiqem t'ju këshilloj, po qe se All-llahu don t'ju humb (sepse ju nuk i jeni përgjigjur ftesës së Tij ), këshilla ime nuk bën dobi. Ai është Zoti juaj..." (Hud: 34)

Fetare, dhe nuk është e domosdoshme që të ndodhë, sepse njeriu, p.sh. është i urdhëruar të falet, por ai mund të mos e bëjë këtë. Mirëpo këtë lloj dëshire (përmbushjen e saj) Allahu e pëlqen dhe dëshiron që gjërat që bëjnë pjesë në këtë lloj dëshire, të ndodhin (të bëhen). P.sh. Allahu xh.sh. thotë:

# وَٱللَّــهُ يُرِيــدُ أَن يَتُــوبَ عَلَيْكُـــمُ وَيُرِيــدُ ٱلَّــذِينَ يَتَّبِعُــونَ ٱلصَّهِوَتِ أَن تَمِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ﴿

[النساء: ۲۷

"All-llahu dëshiron t'ju pranojë pendimin". (Nisa: 27).

D.m.th. Zoti (dëshiron) t'ua falë mëkatet njerëzve, mirëpo ata janë të detyruar që të pendohen njëherë, në mënyrë që pastaj të vijë mëshira e Zotit e t'ua falë.

Që të dy këto lloje dëshirash: natyrore dhe fetare janë mbrenda urtisë së Zotit sepse Allahu xh.sh. nuk ka krijuar asnjë sendë në këtë hapsirë shkel e shko, as nuk ka kërkuar prej nesh që ta adhurojmë Atë (me gjë tjetër) pëpos me urtësi, pavarësisht nëse ne e dimë atë apo jo sepse njeriu si i tillë nuk është në gjendje të njoh çdo msheftësi, sepse çdo msheftësi e urtësi e njeh dhe e di vetëm Allahu; këtë e argumenton ajeti kuranor që thotë;

## أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَحْكُمِ ٱلْحَدِكِمِينَ ۞

[ التين: ٨ ]

"A nuk është Allahu m[ i Urti i gjykuesve?" (Tinë: 8).

أَفَحُكُمُ ٱلْجَنهِلِيَّةِ يَبُعُونَ وَمَن أَحُسَن مِنَ ٱللَّهِ حُكُمًا لِّقَوْمٍ يُوقِنُونَ

#### [المائدة: ٥٠]

"A thua mos po kërkojnë gjykimin e kohës së injorancës, po për një popull që bindshëm beson, a ka gjykim më i mirë se ai i All-llahut?" (Maide: 50).

Besojmë se njerëzit e mirë (muslimanët) i do Allahu, edhe ata e duan Atë:
 قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحُبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ مَّ

## [آل عمران: ٣١]

"Thuaj ( Ti, o Muhamed ): nëse e doni All-llahun, atëherë ejani pas meje që All-llahu të ju dojë". ( Ali Imran: 31 ).

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرُتَدُّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ، فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ \*

## [ المائدة: ٥٤

"O ju që besuat! Kush largohet prej nga feja e vet (i bën dëm vetes) s'ka dyshim se Allllahu do të sjellë një popull që Ai e do atë (popull) dhe ata e duan Atë (Zotin)" (Maide: 54).

## وَ أَقُسِطُوٓ أَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلمُقْسِطِينَ ۞

[ العجرات: ٩

"... Veproni drejt, Allahu i do ata që mbajnë drejtësinë" (Huxhuratë: 9).

## و احسنوا و الله يحب المحسنين.

"Bëni mirë, Allahu i do mirëbërësit"

Nga të gjitha këto ajete kuptuam se Allahu xh.sh. i don njerëzit e nirë muslimanë dhe se edhe ata e dua Atë.

 Besojmë se Allahu xh.sh. dëshiron që ne të kryejmë punët dhe veprat që (na) ka urdhëruar dhe të heqim dorë nga ato që i ka ndaluar:

إِن تَكُفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَينُ عَنكُمُّ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرُّ وَإِن تَشْكُرُواْ يَرضَهُ لَكُمُرُ

[الزمر:٧

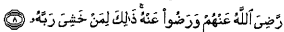
"Nëse ju nuk besoni, All-llahu nuk është nevojtarë për ju; megjithatë, Ai nuk është i kënaqur me mosbesimin e robërve të Vet, e nëse jeni mirënjohës ndaj Tij, Ai e pëlqen atë për ju". (Zumer: 7).

♦ وَلَـوُ أَرَادُواْ ٱلْخُـرُوجَ لَأَعَـدُّواْ لَـهُۥ عُـدَّةً وَلَدكِن كَرِهَ ٱللَّهُ ٱنْبِعَاتَهُمْ فَتَبَطَهُمْ وَقِيلَ ٱتَّعُدُواْ مَعَ ٱلْقَنعِدِينَ ۚ

[ التوبة: ٤٦

"Por All-llahu nuk e pëlqeu ngritjen e tyre, ndaj i zmbrapsi, dhe u është thënë: "Rrini me të paaftit ( fëmijët, gratë e pleqtë)". ( Tevbe: 46 ).

• Besojmë që Allahu xh.sh. i do ata që kanë besuar dhe kanë bërë vepra të mira:



## [لبينة: ٨

"All-llahu është i kënaqur ndaj tyre, e edhe ata të kënaqur prej Tij. E ky është për atë, që i ka pasur dronë Zotit të vet". (Bejine: 8).

 Besojmë se Allahu xh.sh. hidhërohet nga ata që meritojnë një gjë të tillë, nga mos besimtarët, hipokritët etj:

## [ الفتح: ٦ ]

"... Mendimi i të cilëve ndaj All-llahut ishte mendim i keq. Atyre u raftë e keqja! All-llahu shprehu urrejtje kundër tyre" (Fet-h: 6).

ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ٢

## [النحال:

[1.7

"... Por ai që i hap gjoksin mosbesimit ( e pranon që të bëhet pabesimtar ), ata i ka kapur

hidhërimi nga Allahu dhe ata kanë një dënim të madh". (Nahl: 106).

 Besojmë se Allahu xh.sh. ka fytyrë të madhëruar e të nderuar:<sup>5</sup>

[الرحمن: ۲۷]

"Çdo gjë që është në të (në tokë) është zhdukur. E dotë mbetet vetëm Zoti yt që është i madhëruar e i nderuar!". (Rrahman: 26,27)

• Besojmë se Allahu xh.sh. ka duar të madhëruara, të nderuara:

بَلُ يَدَاهُ مَبُسُوطَتَان يُنفِقُ كَيُفَ يَشَآءُ

[ المسائدة:

175

"Duart e tij (të Zotit) janë të lira (jo të shtrënguara). Ai furnizon ashtu siç dëshiron". (Maide: 64).

وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ ويَوْمَ ٱلْقِيَعَةِ وَاللَّمَ وَاللَّمَة وَٱلسَّمَوَتُ مَطْمُويًنتُ مِيْمِينِهِ أَسْبُحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشُرِكُونَ

[الزمر: ٦٦

ſ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Allahu paraqet në Kuran tiparet e fizionomis së Tij Hyjnore në mënyrë simbolike dhe në përshtatje me relativitetin e botëkuptimit njerëzor.

"Ata nuk e çmuan All-llahun me atë madhështinë që i takon, ndërsa, në ditën e kijametit e tërë toka është në grushtin e Tij, e qiejt të mbështjellë në të djathtën e Tij. Ai është i pastër nga të metat dhe Ai është i lartë nga çka ata i shoqërojnë" (Zumer: 67).

• Besojmë se besimtarët do ta shohin Zotin e tyre në Ditën e Gjykimit:



[ القيامة: ٢٣-٢٢

"Atë ditë do të ketë fytyra të shkëlqyera (të gëzuara). Që Zotin e tyre e shikojnë". (Kijame:22,23).

• Besojmë se askush nuk është i plotë, i pa të metë si Zoti xh.sh.:

[الشورى: ١١]

- " Asnjë send nuk është si Ai. Ai është Dëgjuesi, shikuesi". (Shura: 11).
- Besojmë se Zotin nuk e zë as kotja e as gjumi:

[لبقرة: ٢٥٥]

- " Atë nuk e zë as kotje as gjumë". (Bekare:255).
- Besojmë se Ai nuk i bënë askujt të pa drejtë, sepse është shumë i drejt. Atij po ashtu nuk i shpëton asnjë punë, asnjë lëvizje pa e kuptuar.
- Besojmë se për Te nuk ka asgjë të pamundshme as në qiellë e as në Tokë, sepse dituria dhe fuqia e Tij janë të plota:

"Kur Ai dëshiron ndonjë send, urdhëri i Tij është vetëm t'i thotë: "Bëhu!" Ai menjëherë bëhet". (Jasin: 82).

• Besojmë se Atë nuk e zë lodhja asnjëherë:

وَلَقَدُ خَلَقَنَا ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لَعُوب عَ

## [ ق: ۳۸

[

"Ne krijuam qiejt e tokën dhe gjithçka ka ndërmjet tyre brenda gjashtë ditesh dhe Ne nuk ndiem lodhje". (Kaf: 38).

• Besojmë dhe i pohojmë të gjitha cilësitë e të gjithë emrat që i ka thënë Zoti xh.sh. për Vetën ose që i ka përdorur profeti i Tij, Muhamedi a.s. për Te, por (me këtë rast) duhet të ruhemi prej dy gjërave shumë të rezikshme:

- l Ngjajshmëria, d.m.th. që njeriu të thotë me gjuhë ose me zemër se cilësitë e Zotit janë sikur të njeriut;
- 2 Forma e këtyre cilësive, d.m.th. që njeriu të thotë se cilësitë e Allahut kanë këtë ose atë formë. Pra njeriu duhet të ruhet shumë prej këtyre dy gjërave dhe të ketë kujdesë e të mos e fus mendjen në gjëra të tilla, sepse këso dore njeriu mund të humb ose të devijoj nga rruga e vërtetë.

Mohojm çdo cilësi që ka mohuar Zoti xh.sh. nga Vetja e Tij ose që ka mohuar Pejgamberi i Tij, Muhamedi a.s. Sidomos nëse ai mohim ka për qëllim të zhveshë Zotin nga cilësitë që i përkasin vetëm Atij (Zotit).

Ne e konsiderojmë se një rrugë e tillë duhet të ndiqet detyrimisht, sepse ato që i ka pohuar ose i ka mohuar Zoti për Vetën, janë njoftime që na ka dhënë Zoti. E kush është që di më mirë për Zotin sesa Ai për Vetën e Tij? E zoti na ka treguar neve për Veten e Tij në Kuran. Gjithashtu, ato që i ka pohuar ose i ka mohuar për Zotin Profeti i Tij, janë njoftime që na ka dhënë Profeti. E kush e njeh Zotin më mirë se Profeti? Askush. Nuk ka dyshim sa ai, Profeti, e njeh Zotin më mirë se të gjithë njerëzit, prandaj atë që na ka treguar ai për Zotin, ne e besojmë pa farë dyshimi e diskutimi.

### SHTOJCË

Të gjitha ato që i theksuam më lart prej cilësive të Zotit xh.sh., i vërtetojmë në librin e Zotit xh.sh., në Kuranin dhe në Synetin e a.s. Duhet të theksoimë që. Peigamberit argumentet që kanë të bëjmë me cilësitë e Zotit xh.sh., duhen komentuar ashtu siç janë nga forma e jashtme, pa u thelluar në brendinë e tyre, sepse brendia e tyre është një çështje e fshehtë, dhe këtë fshehtësi nuk e di askush përpos Zotit. Ne nuk jemi në rradhët e atyre që kanë bërë gabime e devijuar në komentimin kanë argumenteve, duke u përpjekur të zbulojnë kuptimin e brendshëm të tyre. Një përpjekje e këtillë, ata i ka shpënë në shpjegime të devijuara të ajeteve kuranore dhe kësodore kanë humbur qëllimin e vërtetë që ka synuar Allahu xh.sh. përmes tyre.

Poashtu nuk jemi nga ata, të cilët, nga padija janë përpjekur që cilësitë e Zotit t'i krahasojnë me cilësitë e njerëzve, sepse edhe ata e kanë devijuar rrugën e mirëfilltë e të drejtë. Si bëhet që cilësitë e Zotit të jenë si cilësitë e njeriut, derisa Zoti vet thotë se askush nuk është si Ai (Zoti), askush nuk i përngjanë Atij.

Këtu ka nevojë për një sqarim të shkurtër, por mjaftë të rëndësishëm: ata që besojnë Zotin e Lartëmadhëruar ashtu siç e përmendëm më parë duke pohuar të gjitha ato cilësi të Zotit, që i ka pohuar Ai për veten e Tij ose Pejgamberi i Tij për Të, dhe njëkohësisht duke mohuar atao që o ka mohuar Vet dhe Pejgamberi i Toj a.s. për Të, ata

njerëy quhen EHLI SUNNEH VELXHEMAAH ( ithtarë të ehli sunnetit, tradicionalistë). Quhen ithtarë apo tradicionalist, sepse besimi i tzre është siç ka qenë besimi i Pekgamberit a.a., ndjekin traditën e tij, duke mos shtuar e duke mos hequr asgjë. Ndërkaq, të gjithë të tjerët, të cilët nuk ndjekin traditën e Pejgamberit a.s., ndodhen jashtë jashtë këtzre radhëve dhe kanë marrë enmra të llojllojshëm.

Ne, dmth ithtarët e Ehli Synetit i përmbahemi Kur'anit dhe traditës së Pejgamberit a.s.(synetit),sepse ne jemi të bindur se gjithë ç'përmban Kur'ani nuk bie në kundësthënie. Allahu në Kur'an thotë:

أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَناهُا



[النساء: ٨٢

"A nuk e përfillin ata (me vëmendje) Kuranin? Po të ishte (krijuar) nga dikush tjetër përpos Allahut, në të do të gjenin shumë

kundërthënie. (Nisa: 82)

Pra Kur'ani është fjalë e Zotit dhe gjith çka ka në të, është e vërtetë. Nuk ka asnjë ajet që të bjerë në kundësrshtim me ndonjë ajet tjetër. Po ashtu as Zxneti-tradita e Pejgamberit a.s.asnjëherë në asnjë pikë nuk bie në kundërshtim në çështjet që përfshin, por nuk ka asnjë kundërshtim mes KurÇanit dhe Zunetit,

prandaj kushdo që mendon se ka kundërthënie n Kur'an ose në Synet, ai me të vërtet është i humbur dhe duhet të pendohet sa më parë, përndryshe, nëse vdes me bindje të tillë, është rreyik se do të ndodhet në radhët e të humburve e të shkatëruarve në Ditën e Gjykimit.

Po nëse dikush nuk i kupton këto gjëra si duhet dhe ka frikë të thellohet në to se mos do të humbë,e ka për detyrë që për këto gjëra t'u drejtohet me pyetje njerëzve të shkolluar,dijetarëve që i kuptojnë këto gjëra dhe le të thotë ashtu siç thonë dijetarët islam:

ءَامَنَّا بِهِۦ كُلُّ مِّنُ عِندِ رَبِّنَاۗ

[ أل عمران: ٧

"Besojmë në të ( në Kuran), i tëri është nga ana e Allahut" ( Ali Imran:7).

## BESIMI NË ENGJËJT

Besojmë në engjëjt-melaqet e Zotit xh.sh. dhe se ata janë:

[الانبياء: ٢٦-٢٧]

"E ata thanë: "I Gjithëmëshirshmi ka fëmijë!" Largasaj qoftë madhëria e Tij! Ja ata jnanë rob tëndershëm! Që nuk flasin para Tij, ata veprojnë me urdhërin e Tij." (Enbija: 26,27)

Ata janë krijesa të Zotit xh.sh., e adhurojnë dhe i nënshtrohen Atij:

"E ata që janë pranë TIj (melaiket), nuk shprehin mendjemadhësi në adhurim ndaj Tij, e as nuk u bëhet (ibadet) monoton". (Enbija: 19, 20).

Ata i ka krijuar Allahu xh.sh. prej dritës-nurit,në atë mënyrë që ne të mos kemi mundësi t'i shohim, ndërsa ata të na shohin ne. Mirpo në disa raste Allahu xh.sh. ua ka mundësuar disa njerëzve që ti shohin ata (engjëjt) p.sh. pejgamberi ynë, Muhamedi a.s. e ka par Xhibrilin a. s. në formën e tij të vërtetë me të gjashtëqind krahët që i ka . Kur e kishte ngritur kokën pejgamberi a.s. e kishte parë atë se si e kishte zënë tërë hapsirën qiellore, aq i madhë ishte.

Edhe Merjemes (nënës së Isait a.s.) i është shfaqur në formë të njeriut, ka biseduar me të dhe e ka përgëzuar që Allahu xh.sh. do t'i falë një djalë, që do të quhet Isa. Pejgamberit tonë i është paraqitur gjithashtu në formë njeriu,

derisa po bisedonte me shokët e vet, kishte ardhur, ishte ulur pranë tij dhe kishin biseduar së bashku rreth Islamit. Kur qe larguar ai, pejgamberi a.s. u kishte thënë shokëve të vet se ai që kishte qenë (aty ulur), ishte Xhebraili.

Besojmë se engjëjt janë të ngarkuar me detyra të ndryshme nga ana e Allahut xh.sh. P.sh.

<u>Xhebraili</u> është i ngarkuar që t'ua zbresë njerëzve frymëzimin e Zotit xh.sh.

Mikaili është i ngarkuar që të lëshoj

Israfili është i ngarkuar që t'i fryej burisë kur të vijë koha e Kiametit, dhe do t'i fryej përsëri për herë të dytë për t'i ngjallur të gjithë që të dalin para Zotit xh.sh. për të dhënë llogari.

Një engjëll është i ngarkuar për t'i marrë shpirtërat.

Një engjëll është i ngarkuar me kada.

<u>Maliku</u> është roje e xhehennemit (është engjëlli kryesor që kujdeset për ferrin).

Ka prej tyre që janë të ngarkuar me foshnjat e palindura në barkun e nënës,të tjerë që ruajn njerëzit nga rreziqet e ndryshme,të tjerë janë që shënojnë veprat e mirra e tjetri të këqijat:

[ق: ۱۷-۱۸]

"Dhe se kur dy engjëjt qëndrojnë pranë tij në të djathtë dhe në të majtë. Që ai nuk hedh ndonjë fjalë e të mos jetë pranë tij përcjellësi i gatshëm." (Kaf: 17, 18).

Të tjerë engjëj janë të ngarkuar për të pyetur të vdekurin pasi të lëshohet në varr, me ç'rast i vijnë engjëjt dhe e pyesin atë: Kush është Zoti yt? Cili është profeti yt? Cila është feja jote? (Muslimani përgjigjet në të gjitha këto pyetje ndërsa mohuesi nuk mund të përgjigjet assesi):

يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْ وَٱلدُّنْيَا
وَفِي ٱلْأَخِرَةِ وَيُضِلُّ ٱللَّهُ ٱلطَّلِمِينَ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ

[ ابراهیم: ۲۷ ]

"Allahu forcon ata që besuan me fjalën e fortë (të mirë), në jetën e kësaj bote dhe në botën tjetër, ndërsa mohuesit (mizorët) Allahu i bën të humbur. Allahu bën ç'të dojë." (Ibrahim: 27).

Engjëj të tjerë janë të ngarkuar me ata që hyjnë në xhennet-në parajsë:

وَٱلْمَآتَيِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ 🗃 سَلَمٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرُتُمُ

فَيغُمَ عُقْبَى ٱلدَّادِ ٢

[الرعد: ٢٣-٢٤]

"Ata (që hzjnë në Xhenet) do t'i vizitojnë engjëjt derisa hyjnë në secilën derë.(U thonë) Selamun alejkum, me durimin tuaj gjetët shpëtimin, sa përfundim i lavdishëm që është ky vend!"(Ra'd: 23, 24).

Engjëj ka shumë, numërin e tyre nuk e di askush përpos Zotit xh.sh.. Ata që përmendëm këtu, janë vetëm disa nga ata. Engjëj ka në Tokë e në qiej. Pejgamberi a.s. na ka treguar se në çdo pëllëmbë në qiej ka engjëj, të cilët e adhurojn Allahun xh.sh..

## BESIMI NË LIBRAT E SHENJTË

Besojmë se Allahu xh.sh. u ka zbritur profetëve të Tij librat e shenjtë në mënyrë që ata të shërbenin si ligje udhëzuese për njerzimin. Zoti xh.sh. i ka zbritur secilit profet librin e shenjtë. Këtë e vërteton fjala e Allahut që thotë:

لَقَـدُ أَرْسَـلُنَا رُسُـلَنَا بِٱلْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُـمُ ٱلْكِــثَـنِ وَٱلْمِـيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّالُ بِٱلْقِسُطِ

[ الحديد: ٢٥

"Ne i dërguam profetët ( të dërguarit) tanë me dokumente të qarta dhe Ne zbritëm me ta librin dhe drejtësinë, me qëllim që njerëzit t'i përmbahen drejtësisë" ( Hadid: 25 ).

Mirëpo nuk i dimë të gjithë librat e shenjtë, sepse nuk kemi lajme për të gjithë; ne dimë për ata libra që i ka përmendur Kurani, të cilët janë:

1 TEVRATI, të cilin Allahu xh.sh. ia zbriti profetit të Tij, Musait a.s., që ishte dërguar tek hebrenjtë-çifutët. Për këtë libër thotë Allahu xh.sh. dhe e përshkruan atë:

إِنَّا أَنزَ لَنَا التَّوْرَنةَ فِيهَا هُدَى وَدُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النِّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسُلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ وَالرَّبُّنِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا اَسْتُحْفِظُواْ مِن كِتَنبِ اللَّهِ وَكَادُواْ عَلَيْهِ شُهَدَاءً \*

[ المائدة:

[ { £ £

"Ne e zbritëm Tevratin, në të cilin është udhëzimi i drejtë dhe drita. Sipas tij gjykuan ndaj atyre që ishin jehudi, pejgamerët që ishin të bindur, gjykuan edhe dijetarët e devotshëm e paria fetare, ngase ishin të obliguar ta ruanin librin e Allauhut dhe ishin mbrojtës të tij." (Maide: 44).

2- INXHILI (Ungjilli), të cilin Allahu xh.sh. ia zbriti profetit të Tij, Isait a.s. Ingjili ka qenë vërtetues dhe plotësues i Tevratit:

وَءَاتَيْنَدهُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُدًى وَدُورٌ وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ

مِنَ ٱلتُؤرَ لَةِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِلمُتَّقِينَ 📵

[المائدة:

[ [ ]

"Atij ( Isait ) i dhamë Inxhilin, që është udhëzim i drejtë dhe dritë, që është vërtetues i Tevratit që kishin pranë, që ishte udhëzues e këshillues për të devotshmit." ( Maide: 46 ).

3- ZEBURI, të cilin Allahu xh.sh. ia zbriti Davudit a s

4 FLETUSHKAT e Ibrahimit dhe t; Musait a.s.

5 KURANI i lartmadhëruar, të cilin Zoti xh.sh. ia zbriti Muhamedit a.s., profetit të fundit:

هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَدتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرَّقَانَّ

[ البقرة: ١٨٥]

"Eshtë udhërrëfyes për njerëzit dhe sqarues i rrugës së drejt dhe dallues ( i së vërtetës nga gënjeshtra)." (Beakare: 185).
Kurani është garantues i librave të përparshëm:

مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتنب وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهُ

[ المائدة: ٤٨

ſ

"(Kurani) është vërtetues i librave të përparshëm dhe garantues i tyre." (Maide: 48).

Me zbritjen e Kuranit të gjithë librat e tjerë dalin nga përdorimi dhe njerëzimi detyrohet që për ligj të të marrë Kuranin dhe të lërë të gjithë librat e tjerë të shenjtë, sepse Kurani i përfshin të gjithë ata duke përmbajtur njëkohësisht edhe shumë gjëra të reja, që nuk ndodheshin në librat e mëparshëm. Librat e përpashëm kanë qenë të përkohshëm me zbritjen e një libri tjetër të shenjtë, biente vlera e librit të përparshëm. P.sh. Tevrati ka qenë ligj për hebrenjtë përderisa ka zbritur Inxhili, po me zbritjen e Inxhilit, kishte rënë vlera e Tevratit dhe detyrim për njerëzit ishte

që të pranonin Inxhilin. E me zbritjen e Kuranit, detyrim për mbarë njerëzimin qe bërë që t'i përgjigjeshin atij, ta zbatonin atë e të linin librat e përparshëm.

Kurani si libër i shenjtë i zbritur i fundit nga ana e Allahut, është ligj për të gjithë njerëzit e për të gjitha kohët derisa të ekzistojë kjo botë. Pikërisht prandaj, Allahu ka garantuar se do ta ruajë atë nga çfarëdo ndryshimi:

## [الحجر: ٩]

"Me të vërtetë Ne ta kemi zbritur (ty, o Muhamed) Kuranin, dhe me të vërtetë Ne do ta ruajmë atë". (Haxhër: 9).

Pra, Kurani është ashtu siç ka zbrritur në origjinal, i pandryshuar fare, ndërsa librat e shenjtë të mëparshëm kanë pësuar ndryshime në esencë, në to është futur dora e njeriut duke hequr e shtuar gjëra sipas dëshirës. Këtë e thekson Kurani në shumë vende dhe në të njëjtën kohë i qorton ata që kanë bërë ndryshime në librat e Zotit pa pasur fare të drejtë. Të përmendim disa nga ato ajete sa për ilustrim, ku vërtetohen këto që thamë:

فَوَيْلٌ لِللَّهِ لِيَنْ يَكُتُبُونَ ٱلْكِتَنبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَتُولُونَ هَدَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَفْتَرُواْ بِهِ، ثَمَنًا قَلِيلًا فَوَيْلٌ لَهُم مِّمًّا كَتَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم مِّمًّا يَكُسِبُونَ ﴿

149

"Është shkatërrim për ata që me duart e veta e shkruajnë librin, e pastaj thonë: "Ky është nga All-llahu!, e për të arritur me te një fitim të paktë, pra është shkatërrim i madh për ta çka shkruan duart e tyre dhe është shkatërrim i madh për ta ajo çka fitojnë". (Bekare: 79).

## مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّ فُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ ــ

[ النساء: ٤٦ ]

" Pati prej hebrenjve ( të tillë ) që u ndryshonin vendin fjalëve ( të Zotit ); "( Nisa:46 ) قُلُ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَنبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا

وَهُدًى لِّلنَّاسُّ تَجْعَلُونَهُ وَ قَرَاطِيسَ تُبُدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا ۗ

[الانعام:

191

"Thuaj ( ti o Muhamed ): kush e ubriti librin me të cilin erdhi Musai e që ishte dritë e udhërrëfyes për njerëzit, të cilin ju e bëni të shpërndarë nëpër letra duke prezantuar diçka, por duke fshehur shumicën." (En'am: 91) وَإِنَّ مِنْهُمْ لَقَرِيقًا يَلُوْ مَنَ أَلْسِنَتَهُم بِٱلْكِتَنبِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَنبِ وَمَا هُوَ مِنَ اللَّهِ هُوَ مِنَ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُونَ عَلَى ٱللَّهُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْحُكُم وَٱلنَّبُوةَ ثُمَّ يَعُولَ لِلنَّاسِ كُونُواْ عِبَادًا لِي مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا عَبَادًا لِي مِن دُونِ اللَّهِ

[ آل عمران: ۷۸-

[ 49

"Në të vertetë, një grup prej tyre janë ata që pëhtjellojnë gjuhët e tyre kur lexojnë librin (për të deformuar kuptimin) ashtuqë ju të mendoni se ajo (shprehje) është nga libri, po ajo nuk është nga (i vertetë), adje thonë: Kjo është nga All-llahu! "Po ajo nuk është nga All-llahu. Ata duke ditur thonë gënjeshtra për All-llahun. S'është e drejtë as nuk i takoiasnjë njeriu që t'i ketë dhënë All-llahu librin, urtësinë dhe pejgamberllëkun, e pastaj ai t'u thotë njerëzve: "Bëhuni rob të mij (adhuromëni mua) e jo të All-llahut!"." (Ali Imran: 78, 79).

يَنَأَهُلَ ٱلْكِتَنِ قَدُ جَآءَكُمُ رَسُولُنَا يُنَيِّنُ لَكُمُ كَثِيرًا مِّمًّا كُنتُمُ تُخْفُونَ مِنَ ٱلْكِتَنِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ قَدُ جَآءَكُم مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَنبٌ مُّبِينٌ عَن يَهُدِي بِهِ ٱللَّهُ مَنِ أَتَّبَعَ رِضُوَنَهُ وسُبُلَ ٱلسَّلَمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الطُّلُمَنتِ إِلَى ٱلتَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهُدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم 
الظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلتَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهُدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم 
الطُّلُمَنتِ إِلَى ٱلتَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهُدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم 
السَّلُودِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْدِ اللَّهُ اللِي اللَّهُ اللِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِي اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللْعُلِمُ اللِّهُ اللَّالِي اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللْمُولِ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللْمُلِلْمُ اللْمُولِي اللْمُوالِمُ اللْمُلِلْمُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللْمِنْمِ اللَّهُ الْمِنْ الْمُؤْمِنَ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ الْمُنْعِلَ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُعِلَمُ الْمُؤْمِلُولَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ [المائدة: ١٧-١٥]

"O ithtarë të librit, juve ju erdhi i dërguari Jonë që ju sqaron shumë nga ajo që fshihnit prej librit, e për shumë nuk jep sqarime. Juve ju erdhi erdhi nga All-llahu dritë, dhe libër i qartë. "

"All-llahu e vë me atë (me Kur'anin) në rrugët e shpëtimit atë që ndjek kënaqësinë e tij dhe me ndihmën e Tij i nxjerr ata prej errësirave në dhe i udhëzon në një rrugë që është e drejtë. "

"E mohuan (e bënë kufr) të vërtetën ata që thanë se: "Zot është ai, Mesihu bir i Merjemes" Thuaju: "Nëse dëshiron All-llahu ta shkatërrojë Mesihun, birin e Merjemes, nënën e tij dhe gjithë ç'ka në tokë, kush mund ta pengojë atë? "Vetëm Atij i takon pushteti i qiejve, i tokës dhe ç'ka mes tyre. Ai krijon çdo gjë që dëshiron. All-llahu është i gjithfuqishëm për çdo gjë." (Maide: 15-17).

#### BESIMI NË PROFETËT

• Besojmë se Allahu xh.sh. i ka dërguar njerëzimit profet (Pejgamberë).

رُسُلُا مُبَقِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِنَالًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجُّةٌ بَعُدَ ٱلرُّسُلُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ٢

#### [ النساء ١٦٥ ]

- "Të dërguar, që ishin lajmëtarë përgëzues e kërcënues, në mënyrë që njerëzit pas dërgimit të profetëve të mos kenë fakte (arsyetim ) para Allahut." (Nisa: 165)
- Besojmë se profeti i parë është Nuhu a.s. dhe i fundit Muhamedi a.s. Për këtë Allahu thotë në Kuran:

[ النساء: ١٦٣

"Ne të shfrymëzuam ty (o Muhamed) me shpallje sikur e patëm frymëzuar Nuhun dhe pejgamberet pas tij." (Nisa: 163)

مًّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَجَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَـكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّصْ

[الاحزاب: ٤٠

ı

"Muhamedi nuk ka qenë babai i asnjërit prej burrave tuaj, por ai ishte i dërguar i Allahut dhe vulë e të gjithë pejgamberëve." (Ahzab:40)

E më i lavdishmi profet është Muhamedi, pastaj Ibrahimi, Musai, Nuhu dhe Isai a.s., këta janë të veçuar në ajetin kuranor:

وَإِذْ أَخَذُنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّتُنَ مِيثَنقَهُمُ وَمِنكَ وَمِن تُوجٍ وَإِبْرَ هِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْن مَرُيمٍ وَأَخَذُنَا مِنْهُم مِّيثَنقًا غَلِيظًا ۞

#### [ الأحزاب:٧]

- " ( Kujtohu) kurne e morëm (me betim) prej pejgamberëve premtimin e tyre, edhe prej teje, prej Nuhut, Ibrahimit, Musait, Isait birit të Merjemes, pra morëm prej tyre besë të fortë." (Ahzab: 7)
- Besojmë dhe jemi të bindur se sheriati-ligji me të cilin ka ardhur Muhamedi a.s., i përfshin ligjet e pejgamberëve të cekur më lart:
  ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ مُوحًا وَٱلَّذِينَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنا بِهِ يَ إِبْرُ هِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَنَّ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْةِ ٱللَّهُ يَجْتَبِينَ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِينَ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْةِ ٱللَّهُ يَجْتَبِينَ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِينَ إِلَيْهِ مَن يُشِيبُ

#### [الشورى:١٣]

" Ai u përcaktoi juve për fe atë që i pat përcaktuar Nuhut dhe atë që Ne të shpallëm ty dhe atë me se patëm porositur Ibrahimin, Musain dhe Isain. ( i porositëm ): Ta praktikoni fenë e drejtë e të mos përçaheni në të." ( Shura: 13 )

• Besojmë se të gjithë profetëpejgamberët janë njerëz, krijesa, dhe se nuk kanë asnjë cilësi të Zotit xh.sh. Kështu i përshkruan Zoti në Kuran fjalët e Nuhut, që ia thotë popullit të vet:

قُل لَّا ٱلْقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمُ إِنِّ مَلَكُ

[الأنعام: ٥٠]

"Unë nuk ju them juve se tek unë janë depot e Allahut, as nuk ju them se unë e di të fshehtën, as nuk ju them se unë jam engjëll." (En'am: 50)

E Zoti gjithashtu e porositi Muhamedinqë është profeti i fundit-që ti thotë popullit të vet: قُلُ لاَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلاَّ أَعْلَمُ ٱلْفَيْتِ

"Nuk ju them juve se tek unë janë depot e Allahut, as nuk ju them juve se unë jam engjëll." (En'am: 50)

E porosit të thotë edhe këto:

قُل لَّا ۚ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ

[الأعراف: ١٨٨]

" Unë nuk kam në dorë për vetën time as ndonjë dëm, pos çka do Allahu" (Araf: 188).

Dhe më pastaj:

# ﴿ قُلْ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلا رَشَدًا ﴿ آ ﴾ قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرُنِي مِن اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجَدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ آ ﴾ [الجن: ٢١ – ٢٢]

- "Unë nuk kam në dorë mundësinë që t'jua largoj dëmin as t'ju sjell dobi. Thuaj është e vërtetë se mua nuk më mbron askush prej (denimit të) Allahut, dhe përveç Tij unë nuk gjej mbështjetje tjetër." (Xhin: 21-22)
- Besojmë se profetët janë robër të Zotit si të gjithë njerëzit, vetëm se Zoti i ka nderuar me frymëzim. Zoti xh.sh. i përshkruan ata në Kuran si robërit e Vet, të cilët e adhurojnë Allahun xh.sh. në formën dhe në shkallën më të lartë të adhurimit. Thotë Allahu xh.sh. për profetin e parë Nuhun:

# ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلُنَا مَعَ نُوجٍ إِنَّهُ وكَانَ عَبُدًا شَكُورًا ٢

[الاسراء: ٣]

"Pasardhës të atyre që i bartën ( i shpëtuam ) së bashku me Nuhun ( bëhuni mirënjohjes ). Vërtet ai ishte rob shumë falenderues.

E për të fundit, Muhamedin a.s. thotë:

تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَرُّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرُا

[الفرقان: ١]

" Ai që i shpalli Furkanin ( Kuranin, dallues të së vërtetës nga e pav[rteta) robit të tij

(Muhamedit) që të bëhet pejgamber i botës (këshillues), është i madhëruar. "(Furkan:1) Për profetët tjerë thotë:

وَٱذْكُرُ عِبْدَدَنَّا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَدَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِ

[ص:٥٤]

"Rikujto robërit tanë Ibrahimin, Isakun, Jakubin, që ishin të fortë ne zbatimin e detyrave dhe largëpamës në fe." (Sad: 45).

آصير عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَذْكُر عَبْدَنَا دَاؤُددَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُ وَأَوَّابُ ٢

[ص:۱۷]

"Dhe kujto robin tonë të fuqishëm (në fe e trup) Davudin, ai vërtet gjithnjë i drejtohej Allahut." (Sad: 17)

E thotë për Isain:

## إِنْ هُوَ إِلَّا عَبُدُّ أَنْعَمُنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَنهُ مَثَلًا لِّبَيْنَ إِسْرَآءِيلَ ٢

[الزخرف:٥٩]

- "Ai (Isai) ka qenë vetëm një rob, të cilin e bëmë pejgamber dhe e bëmë shembull të jashtëzakonshëm si përvojë për beni israilët. ( bijtë e Izraelit). " (Zuhruf: 59)
- Besojmë se Allahu xh.sh. (shpalljen) e fundit ia ka zbritur Muhamedit a.s. dhe e ka bërë atë profet për mbarë njerëzimin. Këtë e kuptojmë nga fjala e Allahut xh.sh.:

قُلُ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا الَّذِى لَهُ مُلُكُ اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ لَا إِلَىهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِ وَيُمِيثُ فَعَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ اَلنَّبِيّ الْأُمِّيِّ الَّذِى يُوْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَتِهِ وَ وَيُمِيثُ فَعَامِنُواْ مِثَالِلَّهِ وَرَسُولِهِ اَلنَّبِيّ الْأُمِّي

#### [الأعراف:١٥٨]

- "Thuaj (Muhamed): "O ju njerëz! Unë jam i dërguari i Allahut për të gjithë ju, Allahut, që vetëm i Tij është sundimi i qiejve e i Tokës, s'ka të adhuruar tjetër pos Tij. Ai jep jetë dhe Ai jep vdekje, pra besoni Allahun dhe të dërguarin e Tij, pejgamberin e pa shkolluar, që beson Allahun dhe shpalljet e Tij, ndiqni rrugën e tij që të gjeni të vërtetën." (A'raf: 158)
- Besojmë se sheriati ligji i Muhamedit a.s. është feja islame, të cilën Zoti xh.sh. deshi dhe e bëri fe për robërit e Tij dhe nuk pranon prej askujt fe tjetër pos islamit.

[ال عمران: ١٩]

" Feja e vetme e pranuar tek Allahu është Islami." ( Ali Imran: 19 )

ٱلۡيَوۡمَ

أَكْمَلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَمُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَىمَ دِيئّاً

[المائدة: ٣]

"Sot përsosa për ju fenë tuaj, plotësova ndaj jush dhuntinë Time, zgjodha për ju Islamin fe." (Maide: 3)

وَمَن يَبُتَعِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِيئًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِى ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ

[أل عمر ان: ٨٥]

"E kush kërkon fe tjetër përveç fesë islame, atij kurrsesi nuk i pranohet dhe ai në botën tjetër është nga shkatruarit." (Ali Imran:85).

Mbas këtyre argumenteve të Kuranit mund të përfundojmë lirisht se, ai që mendon se ndonjë fe tjetër pos islamit është e pranuar tek Allahu si feja krishtere ose hebraike e ndonjë tjetër, ai është pabesimtar-qafir dhe besimin e ka të kotë.

Gjithashtu mund të përfundojmë që, ai që mohon fenë e profetit tonë, Muhamedit-Islamin, ka mohuar të gjithë profetët, bile edhe profetin që e beson, sepse të gjithë profetët frymëzimin e kanë prej një burimi dhe ata janë vëllezër që të gjithë, prandaj ai që mohon një, i ka mohuar të gjithë. Këtë e vërteton Kurani kur flet për Nuhun dhe popullin e tij. Aty tregohet se populli e tij përderisa e kanë gënjyer Nuhun dhe nuk e ka besuar atë për profet, atëherë, i numrohet sikur t'i ketë gënjyer e t'i ketë mohuar të gjithë profetët. I thotë Zoti xh.sh.

# كَذَّبَتُ قَوُمُ نُوجٍ ٱلْمُرُ سَلِينَ @

[الشعراء:١٠٥]

" Populli i Nuhut gënjen të dërguarit" ( Shuaraë: 105)

Në një tjetër thotë:

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّفُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّفُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَعُولُونَ فَوْمِن بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ مُ ٱلْكَنفِرُونَ حَقًّا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنفِرِينَ عَقَّا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنفِرِينَ عَقَالًا مُهْيئًا ﴿ عَدَابًا مُهْيئًا ﴿ عَمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

#### [النساء:١٥٠-١٥١]

" Ska dyshim se ata që nuk besojnë Allahun dhe të dërguarin e Tij, dëshirojnë të bëjnë dallim në mes Allahut dhe të dërguarve të Tij, e thonë:

" Ne i besojmë disa e nuk i besojmë disa të tjerë" e mes këtij duan të marrin një rrugë. Të tillët janë pabesimtar të vërtetë, e Ne për pabesimtarët kemi përgatitur dënimin nënçmues.

• Besojmë se profeti Muhamedi a.s. është i fundit dhe se nuk do të ketë profet pas tij dhe ai që thotë se jamë profet, ai është pabesimtarë-qafir, sepse profeti ynë Muhamedi a.s. ka thënë se është profeti i fundit.

• Besojmë se Muhamedi a.s. ka lënë pas vetes katër kalife, <sup>6</sup> të cilët e kanë zëvendësuar atë pas vdekjes dhe se ata e kanë zbatuar Islamin në pushtet ashtu si pejgamberi a.s.

I pari i këtyre kalifëve,njëherësh më i vlefshmi dhe më i miri kalif ka qenë Ebu Bekri, pastaj vijnë Omeri, Othmani dhe në fund Aliu. Ata sipas radhitjes së tyre në pushtet, janë radhitur edhe sa i përket vlerës së mirësisë, edhe pse s'ka dyshim se që të katër janë të mirë, bile janë njerëz më të mirë në botë pas pejgamberit a.s., mirëpo ata pak a shumë dallohen në mes tyre, radiallahu anhum.<sup>7</sup>

- Besojmë se të gjithë shokët e pejgamberit a.s. janë me shkallë dhe kanë vlerë të çmueshme, por vijnë pas atyre të katërve që i përmendëm më lartë.
- Besojmë se ky popull<sup>8</sup> është populli më i mirë dhe më i dobishëm, edhe më i ndershmitek Zoti xh.sh., këtë e vërteton fjala e Allahut:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Kalif është i pari i muslimanëve, që udhëheq popullin në aspektin fetar dhe polik. Të njëjtin rol e luan pothuaj edhe Sulltani.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Kjo shprehje përdoret në shenjë nderimi për shokët e pejgamberit a.s. Në gjuhën shqipe do të thotë: knaqësia e Zotit qoftë mbi të ose mbi ta.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Me fjalën popull quajmë të gjithë njerëzit pjesëtarë të fesë Islame, pa dallim kombi, gjuhe, ngjyre etj.

# كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعُرُوفِ وَتَنَهَوْنَ عَن اللَّمَعُ وَفَ وَتَنَهَوْنَ عَن المُنكِر وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّةً

#### [ال عمران:١١٠]

- "Ju jeni populli më i dobishëm, i ardhur për të mirën e njerëyve, të urdhëroni për të mirë, të ndaloni nga veprat e këqija dhe të besoni Allahun" (Ali Imran: 110)
- Besojmë se më të mirët e këtij populli janë sahabët,shokët e profetit a.s., pastaj vijnë shokët e shokëve të tij, d.m.th. brezi i dytë pas profetit,e pastaj vijnë brezi i tretë,e kështu me rradhë.

Edhe sot e kësaj dite, po edhe më vonë do të ketë njerëz që ndjekin rrubën e të parëve tanë, të profetit a.s. e të shokëve të tij.

Mendojmë se gabimet që kanë bërë shokët e pejgamberit a.s., janë gabime të vogla dhe se ato gabime nuk i kanë bërë me qëllim, por duke e kërkuar të vërtetën. E ne si musliman duhet të heshtim, të mos meremi me ato gabime, por t'ua përmendim të mirat që i kanë pasur, sepse ata i ka lavdëruar Allahu xh.sh. në Kuran (si shembull për ne):

لَا يَسْتَوِى مِنكُم مِّنُ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْجِ وَقَنتَلُّ أُوْلَتَبِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَنتَلُواْ وَكُلًّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىْ

#### [الحديد:١٠]

" Nuk janë të barabartë prej jush ata që dhanë nga pasuria e tyre dhe luftuan para çlirimit, sepse të tillët kanë vlerë më të madhe nga ata që dhanë dhe luftuan pas, por të gjithëve Allahu u premtoi të mirat." (Hadid:10)

وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعُدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَدِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا

بِٱلْإِيمَـٰنِ وَلَا تَجُـعَلُ فِى قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّـٰذِينَ ءَامَنُـواْ رَبَّنَٱ إِنَّـٰكَ رَءُوكُ

رِّحِيمٌ 🕲

#### [الحشر:١٠]

"Edhe ata që kanë ardhur pas tyre e thonë: ''Zoti ynë, falna ne dhe vëllezërit tanë, që u pajisen me besimin para nesh dhe mos lejo në zemrat tona farë urrejtjeje ndaj atyre që besuan; Zoti ynë Ti je i butë, Mëshirues"." (Hashr: 10)

#### BESIMI NË DITËN E GJYKIMIT

Besojmë në Ditën e Gjykimit, atë ditë kur do të ngjallen të gjithë njerëzit për të dhënë llogari para Allahut për veprat që kanë bërë në këtë botë e pastaj disa do të shkojnë në Xhenet e disa në Xhehenem.

Pra, Allahu xh.sh. pasi të shkatërohet kjo botë, i ngjallë njerëzit prapë, pasi të ketë dhënë Israfili shenjë me sur për ringjallje. وَنُفِحَ فِي ٱلصُّودِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَنوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ثُمَّمَ نُفِحَ فِيهِ أَخْرَىٰ فَإِذَا هُمَ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ۞

[الزمر:٦٨]

"Dhe i fryhet suri (borisë) dhe bien vdekur ç'ka ka në qiej dhe çka ka në Tokë, përveç atyre që do Allahu (të mos vdesin), pastaj i fryhet atij herën tjetër, kur atë që të gjithë të ngritur e presin (urdhërin e Zotit)." (Zumer:68)

Pastaj do të ngrihen njerëzit prej varreve për të dalë para Zotit xh.sh., të zhveshur, të zbathur, të pa bërë synet, ashtu siç kanë lindur:

يَوْمَ نَطُوِى ٱلسَّمَآءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبِّ كَمَا بَدَأُنَآ أَوُّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُۥ ۚ وَعُدًا عَلَيْنَاۚ إِنَّا كُنَّا فَنعِلِينَ

[الأنبياء: ١٠٤]

"Ashtu sikundër e kemi filluar krijimin ( tuaj ), e rikthejmë. Ky është obligimi ynë, e ne e bëjmë këtë." (Enbija: 104)

Dhe pasi të ringjallen njerëzit, atyre u shpërndahen fletushka (apo libra), ku janë të shënuara të gjitha veprat e njeriut. Këto fletushka dikujt i jipen nga ana e djathtë, e dikujt nga ana e majtë e pastaj:

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كَتَابَهُ بِيَمِينِهِ ﴿ فَ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حَسَابًا يَسْيِرًا ﴿ وَيَنقَلِبُ إِنَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ فَ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كَتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ ﴿ فَ فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُورًا ﴿ فَ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ﴿ فَهَ ﴾

#### [الانشقاق:٧-١٦]

"E për sa i përket atij që i jepet libri i vet nga e djathta, ai do të llogaritet me një llogari të lehtë. Do të kthehet te familja e vet i gëzuar, kurse për sa i përket atij që i jipet libri vet pas shpinës (nga e majta) ai do t'i ndjellë vetës shkatërrim dhe do të hyjë në zjarr të ndezur." (Inshikak:7-12).

وَكُلُّ إِنسَنِ أَلْزَمْنَنهُ طَنَبِرَهُ وَفِي عُنْقِهِ ۚ وَنُخْرِجُ لَهُ ويَوْمَ ٱلْقِيَنمَةِ كِتَنبًا يَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴿ أَفْرَأُ كِتَنبَكَ كَمَنْ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا

#### [الاسراء:١٣-١٤]

- "Secilit njeri i kemi ngjeshur në qafë fletushkën (shënimin për veprimin e tij) e në Ditën e Gjykimit Ne do t'ia prezentojmë atij librin e hapur. Lexo librin tënd, mjafton të jesh sot vet llogaritës i vetvetës." (Isra: 12-14)
- Besojmë për peshojat të cilat do të vlerësojnë veprat e njeriut, sa ka bërë mirë e sa keq. Zoti xh.sh. askujt nuk i bënë të pa drejtë, çkado që të ketë bërë, do ta gjejë:

فَمَن يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ ٥ وَمَن يَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ

#### [الزلزلة:٧-٨]

"E kush punoi ndonjë të mirë që peshon sa një grimë, atë do ta gjejë. E kush punoi ndonjë të keqe, që peshon sa një grimë, atë do ta gjejë." ( Zelzele: 7-8) فَمَــن تَقُلَــتُ مَوَرِيئُـهُ و فَــأُولَتِهِكَ هُــمُ ٱلْمُفْلِحُــونَ ﴿ وَمَــنُ خَــفُتُ مَوَرِيئُـهُ و فَــأُولَتِهِكَ ٱلَّــذِينَ خَسِــرُوٓا أَنفُسَـهُمُ فِــى جَــقُمُ فِـــــي جَــقَمْ خَــهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَدلِحُونَ جَــهَا كَدلِحُونَ

[المؤمنون:١٠٢-١٠٤]

" E kujt i peshojnë më rëndë peshojat ( veprat e mira), ata janë të shpëtuarit.

Ndërsa atyre që u peshojnë lehtë peshojat (veprat e mira), ata janë që hunbën vetvehten dhe janë në xhehenem përgjithmonë.

Zjarri do t'ua djegë atyre fytyrat dhe do të duken shumë të shëmtuar brenda tij." (Mu'minin: 102-104)

مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ، عَشْرُ أَمْثَالِهَا ۗ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِئَةِ فَلَا يُجْزَىٰ إِلَّا

مِثْلَهَا وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ 🗃

[الأنعام: ١٦٠]

"Kush vjen me një (punë) të mirë, ai (në Ditën e Gjykimit) shpërblehet dhjetëfish, e kush vjen me (vepër) të keqe, ai ndëshkohet vetëm për të. Atyre nuk u bëhet e padrejtë." (En Amë:160)

Kur të ringjallen njerëzit në Ditën e Gjykimit, të zhveshur e të zbathur, që të gjithë do të gjenden në një shesh, dielli do t'u afrohet mbi kokat e tyre, do të ndiejnë vapën sipas veprave që i ka bërë. Aq i madhë do të jetë mundimi për njerëzit sa që nuk do të mundë ta durojnë dhe vet do të duan që sa më parë t'u bëhet llogaria, pavarësishtë se ku do të shkojnë, në Xhenet apo në Xhehenem. Do të mendojnë se as Xhehenemi nuk është më i mundimshëm e më i vështirë, mendojnë se atje do të qëndrojnë disa vjet e pastaj do të shkojnë te Ademi a.s. e do t'i thonë atij:

"Ti je babai ynë, kërko prej Zotit që të na bëjë llogarinë se nuk mundë të qëndrojmë me këtu të këtillë." Ademi iu përgjigjet: Nuk guxoj të kërkoj një gjë të tillë nga Allahu, sepse Ai sot është shumë i hidhëruar, dhe nuk kamë guxim të kërkoj një ndërmjetësim të tillë,por shkoni te Nuhi, se ndoshta ai ju ndërmjetëson te Allahu xh.sh..

"Atëherë njerëzit shkojnë te Nuhu a.s., kërkojn prej tij ndërmjetësim te Zoti xh.sh. siç kërkuan tek Ademi. Mirëpo Edhe Nuhu a.s.iu përgjigjet njësoj dhe i drejton te Ibrahimi a.s., e Ibrahimi a.s. i drejton te Musai a.s., kurse ky i drejton tek Isai a.s., e Isai i drejton te Muhamedi a.s.. Pra që të gjithë e heqin barën nga vetja, po pejgamberi ynë Muhamedi a.s. pranon që të ndërmjetësoj tek Allahu xh.sh., në mënyrë që të filloj gjykimi i ndërmjetësimit të tij dhe jep lejen për fillimin e gjykimit."

Gjithashtu pejgamberi ynë a.s. ndërmjetëson për ata muslimanë që kanë hyrë në xhehenem, që t'i nxjerë Yoti xh.sh. prej zjarrit. E Zoti xh.sh. do të nxjerë shumë njerëz prej xhehenemit nga mëshira e Tij.

• Besojmë se ekziston një pus i madh, i profetit tonë a.s.,ujët e të cilit është më i bardhë

se qumështi, më i ëmbël se mjalti. Ai pus, burim është i gjatë një muaj ecje dhe po aq i jgërë. Kush pi prej tij një herë, ate nuk do ta marrë etja kurrë më.

• Besojmë se mbi xhehenem gjendet ura e Siratit. Ata që janë për xhehenem, nuk mundë ta kalojnë atë urë kursesi, por tërhiqen drejtë zjarrit, ndërsa muslimanët do ta kalojnë atë, por në mënyra të ndryshme, sipas veprave që i ka bërë.

Dikush prej tyre do ta kaloj si vetëtima, të tjerë me shpejtësin e erës, ndonjë tjetër si zogu e kështu me rradhë derisa të vijë dikush që ta kaloj duke u hequr rrëshqanas. Gjatë asaj kohe pejgamberi a.s. qëndron përmbi urë dhe e lutë Zotin xh.sh. pa ndërprerë që t'ia shpëtoj popullin-(ymetin).

Pra, ne si musliman, besojmë në të gjitha këto gjëra që u përmendën, i besojmë çdo lajmi që na ka

## MUNGOJNË DY FAQE

E për sa u përket banorëve të xhenetit, ne jemi të lejuar që të dëshmojmë për ata që i ka përmendur Kurani ose Syneti<sup>9</sup>, pavarësisht nëse i ka përmendur me emëra ose me cilësi.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Fjala e Pejgamberit.

Nga ata të cilëve u është garantuar Xheneti me emër janë:Ebu Bekri, Omeri, Othmani, Aliu e disa të tjerë.

Ndërkaq, me cilësi, ne dëshmojmë se çdo besimtar do të shkoj në Xhenet, por pa u vequar me emër.

Edhe sa i përket Xhehenemit, mund të pohojmë se ata që i ka përmendur Kurani ose Syneti do të jenë në Xhehenem, si: Firauni, Ebi Luhebi, Amr Bin Luhaj etj.

Por dëshmojmë po ashtu se çdo pabesimtar e politeist do të hyjë në Xhehenem.

Besojmë që secili do të provohet në varr atë natë që do të vdesë, secilit, nga ana e engjëjve, do t'i bëhen këto tri pyetje:

- 1- Kush është Zoti yt?
- 2- Cila është feja jote?
- 3 · Cili është pejgamberi yt?

Muslimanit do t'i mundësoj Allahu që të përgjigjet:

يُثَبِّتُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ بِالْقُولِ ٱلشَّابِتِ فِي ٱلْحَيْوةِ ٱلدُّنْيَا

وَفِي ٱلْأَخِرة م وَيُضِلُ ٱللَّهُ ٱلطَّعلِمِينَ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ ٢

[ابراهيم:٢٧]

"Allahu i forcon ata që besuan në fjalën e fortë (të mirë), në jetën e kësaj bote, edhe në botën tjetër." (Ibrahim: 27)

I forcon me fjalë të fortë, d.m.th. ua mundëson t'u përgjigjen atyre pyetjeve, pra besimtari përgjigjet:

1- "Zoti im është Allahu"

2- "Feja ime është Islami"

3- "Pejgamberi im është Muhamedi"

Pabesimtari nuk mund të përgjet por do të thotë: "Nuk e di, i kamë dëgjuar njerëzit duke thënë diçka,e kamë thënë edhe unë".

Pastaj, pas këtyre përgjigjeve varri i muslimanit do të jetë si një kopshtë i Xhenetit, ku do të ketë shumë kënaqësi.

ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّنهُمُ ٱلْمَلَتِبِكَةُ طَيِّبِينَ ۚ يَعُولُونَ سَلَىمُ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ

بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ٢

#### [النحل: ٣٢]

"Të cilëve, duke qenë të pastër, engjëjt ua marrin shpirtin, duke u thënë "Selamu alejkum '' - gjetët shpëtimin, hyni në Xhenet, për hir të asaj që vepruat''. " (Nahl: 32)

Ndërsa varri i pabesimtarit e i mizorit do të jetënjë gropë prej gropave të Xhehenemit,në të do të ketë dënim të dhembshëm:

وَلَوْ تَرَى إِذِ الطَّلِمُونَ فِي وَلَمْ تَرَى إِذِ الطَّلِمُونَ فِي غَمَرَتِ الْمَوْتِ وَالْمَلَتِيكَةُ بَاسِطُوۤا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوٓا أَنفُسَكُمُّ ٱلْيُومَ تُجُزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ عُلَيْتِهُمْ عَنْ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ عُلَيْتِهُمْ عَنْ عَلَيْكِمْ وَنَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ عَلَيْكِمْ وَنَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ عَلَيْكِمْ وَنَ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِيّ وَكُنتُمْ عَنْ عَلَيْكُمْ وَنَ عَلَيْهُمْ عَنْ عَلَيْكُمْ وَنَ عَلَيْهُ وَلَهُ عَنْ اللّهِ عَيْرَ اللّهِ عَيْرَ الْحَقِيّ وَكُنتُمْ عَنْ عَلَيْمُ عَنْ عَلَيْكُمْ وَنَ عَلَيْمُ عَنْ مُعَنْ اللّهِ عَيْرَ اللّهِ عَيْرَ الْحَقِيّ وَكُنتُمْ عَنْ عَلَيْمُ عَنْ عَلَيْكُونَ عَلَيْمُ عَنْ عَنْ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْرَ اللّهِ عَيْرَ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْمَ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْمُ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْمِ وَاللّهُ عَيْرًا لَهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَنْ عَنْ اللّهُ عَيْرَ اللّهُ عَيْمَ اللّهُ عَيْرَالِهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَنْ اللّهُ عَيْمَ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَامُ عَلَيْمُ عَلَمُ عَلَيْمُ عَا

#### [الأنعام:٩٣]

" E sikur t'i shihje mizorët kur janë në agoni të vdekjes, engjëjt kanë shtrirë duart e veta (me ndëshkim) e (u thonë): ''shpëtoni, pra vetvetën (nëse mundeni)''. " (En-Amë: 93)

"Tash përjetoni dënimin e turpshëm për shkak se shoshit të pavërtetën për Allahun xh.sh. dhe ndaj argumenteve të Tij, keni çenë kryeneç.

Përpos këtyre ajeteve të Kuranit që u përmendën më lartë, ka edhe hadithe të shumta që flasin për gjithë atë që cekëm deri më tani. Është e detyrueshme për çdo besimtarë që të besoj në çështjet e fshehta që kanë përmendur Kurani dhe syneti,siç janë Xheneti, Xhehenemi etj.. Poashtu nuk duhet të përsiasim rreth gjërave të asaj bote, sepse ato nuk mundë të krahasohen me gjërat e kësaj bote. Atje është një jetë tjetër, prandaj edhe ngjarjet e ndodhitë janë fare të tjera. Ne si musliman i besojmë të gjitha ato pa farë kundërshtimi.

Allahu na ndihmoftë!

#### BESIMI NË KADA DHE KADER (PARACAKTIMIN E ZOTIT)

Besojmë në paracaktimin e Allahut xh.sh., në kaderin e Tij, çfarëdo qoftë i mirë a i keq.

Kaderi ka katër shkallë:

Shkalla e parë: DITURIA - Besojmë se Allahu xh.sh. di çdo gjë, di ç'ka ndodhur, çdo të ndodhë edhe po të ndodhte çka s'ka ndodhur, si do të ndodhte, pra Dituria e tij është e pakufizuar. Ai e ka diturin e plotë, nuk ka nevoj për ta shtuar, por as nuk haron asgjë.

Shkalla e dytë: SHËNIMI - Besojmë se Allahu xh.sh. ka shënuar çdo gjë në LEHVI MAHFUDH, në të është rexhistruar çdo gjë që do të ndodhë deri në Ditën e Gjykimit.<sup>10</sup>

ٱلْـمُ تَعْلَـمُ أَنَّ ٱللَّـهُ يَعْلَـمُ مَا فِـى ٱلسَّـمَآءِ وَٱلْأَرْضِّ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَنبٍ

إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ 🕲

[الحخ: ٧٠]

" A nuk e ke ditur se Allahu di çka ekziston në qiell e në Tokë, e tërë ajo është e shënuar në libër; ajo për Allahun është shumë lehtë. " (Haxh: 70)

Shkalla e tretë: DËSHIRA, PËLQIMI - Besojmë se çdo gjë që ekziston në qiej e në Tokë është me dëshirën dhe me pëlqimin e Allahut. Pa dashtur Allahu dhe pa u pajtuar Ai,s'mund të jetë as të ndodhë asgjë.

Shkalla e katërt: KRIJIMI - Besojmë se Allahu xh.sh.:

ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَنَّ ﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَنَّ ۗ وَكِيلٌ ١ اللَّهُ مَعَالِيدُ

ٱلسّمنوَتِ وَٱلْأَرْضِ

#### [الزمر:٦٢-٦٣]

"Është krijues i çdo sendi dhe Ai është mbikëqzrës ndaj çdo gjëje; vetëm tek Ai janë çelësat e qiejve e të Tokës, ndërsa ata që nuk i

Eshtë tashmë një dukuri e njohur impresionimi dhe ruajtja e figurave në hapësirë.

besuan argumentet e Allahut, të tillët janë ata të dështuarit." (Zumer: 62-63)

Këto katër shkallë ose faza të kaderit përmbledhin çdo gjë që ndodhë nga ana e njeriut qofshin fjalë ato a vepra, që të gjitha janë të njohura për Allahun xh.sh., të shënuara që më parë:

لِمَن شَاءً مِنكُمُ أَن يَسُتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْمُعَلَمِينَ ﴿

#### [التكوير:٢٨-٢٩]

"Për atë nga mesi juaj, që dëshironi të gjendet në të vërtetën, po ju nuk mundeni vetëm nëse dëshiron Allahu, Zoti i botëve." (Tekvir: 28-29).

## وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَتَلُواْ وَلَدكِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُريدُ

#### [البقرة:٢٥٣]

" E sikur të dëshironte Allahu, ata nuk do të mbyteshin, por Allahu punon çka dëshiron." (Bekare: 203)

## وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا فَعَلُوهٌ فَذَرُهُمُ وَمَا يَفُتَرُونَ ٣

#### [الأنعام:١٣٧]

"E sikur të donte Zoti yt, ata nuk do të bënin atë (armiqësi), po ti lëri ata me ato trillime." (En-Amë: 137)

# وَٱللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعُمَلُونَ ٢

[الصافات: ٩٦]

" Allahu ju krijoi ju dhe atë që punoni." (Safat: 96)

Mirëpo, me tërë këtë që thamë, ne besojmë dhe jemi të bindur se njeriu është i lirë në vepra, këtë e dëshmojnë shumë çështje:

Së pari: Urdhëresat dhe ndalesat që i drejton Zoti njeriut. Sikur njeriu të mos ishte i lirë, do të ishte një ngarkim i madh për të me ato gjëra që s'ka mundësi t'i mbajë, sepse si është e mundur që njeriu të mos jetë i lirë të veprojë çka të dojë dhe në të njëjtën kohë t'i drejtohen atij urdhëresa e ndalesa? Kjo është e palogjikshme dhe një gjë e këtillë nuk mund të ndodhë nga Allahu.

Së dyti: Në shumë vende në Kuran e në Hadith lavdërohet bamirësi për veprat e mira që ka bërë, dhe ofen-dohet e poshtërohet keqbërësi për veprat e këqija që ka bërë. E sikur të mos ekzistonte dëshira e njeriut për vepra dhe mundësia që ai të zgjedhë, edhe lavdërimi edhe dënimi do të ishin të padrejtë, e Allahu xh.sh. është i zhveshur nga një veprim i tillë (i padrejtë).

<u>Së treti:</u> " Allahu i Lartmadhëruar ka dërguar profetë".

### رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِفَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةٌ بَعُدَ ٱلرُسُلُّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيرًا حَكِيمًا

[النساء:١٦٥]

"Të dërguar që ishin lajmëtarë përgëzues e kërcënues, në mënyrë që njerëzit pas dërgimit të (profetëve) të mos kenë fakte (arsyetim) para Allahut". (Nisa:165). Dhe sikur njeriu të ishte i detyruar të veprojë, dërgimi i profetëve do të ishte ikotë, sepse qëllimi kryesor i dërgimit të tyre te njerëzit është që t'ua shpjegojnë atyre (njerëzve) të mirën të keqën dhe pastaj ata të zgjedhin cilën të duan.

Së këtërti: Çdo krijesë gëzon liri në veprimtarinë e vet të përditshme, p.sh. ulet kur të dojë, ngrihet kur të dojë, del, hyn, ha, pi, gjithçka bën sipas dëshirës së vet, dhe është i bindur plotësisht se nuk e detyron askush të bëjë diçka me dhunë, bile e dallon fort mirë lirinë nga dhuna. P.sh., sikur t'i kërcënohej dikush se ose duhet të pijë alkool ose do ta vrasë, ai do të pijë alkool, sado që e ndien se është i detyruar për atë vepër, që nuk do ta bënte po të mos ishte i detyruar. Bile edhe Sheriati e dallon veprimin e njeriut kur është i lirë nga dhuna, dhe për një vepër që bën kur është i detyruar nga dikush, pra me dhunë, siç thamë më lart për pirjen e alkoolit me kërcënimin se do të vritet.

Për një vepër të tillë në raste të tilla, Sheriati nuk e dënon njeriun; po ta kishte bërë me dëshirë, pa dhunë, për një vepër të tillë do të dënohej kategorikisht.

Pra, shihet qartë se nuk ka arsye për mëkatarin që të thotë se ka vepruar keq sepse Allahu i ka paracaktuar një gjë të tillë, ia ka bërë kader.

Ne do t'i thoshim atij, nga e ditka se Allahu i paskësh paracaktuar një gjë të tillë dhe pse nuk anoi nga veprat e mira e të thoshte se ia ka paracaktuar Zoti, por shkoi nga e keqja, përderisa si e mira si e keqja janë të fshehura në diturin e Zotit xh.sh. dhe askush nuk di derisa të ndodhë.

Gjithashtu, atij që mbrohet duke thënë se i është paracaktuar kështu, i themi se sikur një person të ishte nisur për në Meke dhe dikush t'i tregonte se për në Mekë ka dyrrugë, njëra e rrezikshme dhe pasigurt, e tjetra e sigurt, ai sigurisht do të shkonte rrugës së dytë, sepse nuk është normale të merrte rrugën e parë e të thoshte se Allahu ia ka paracaktuar këtë. Po të bënte një gjë të tillë, njerëzit do ta merrnin për të çmendur.

Gjithashtu, po t'i jepej rasti njeriut të zgjidhte nga dy vende pune, njëri prej të cilave është më i mirë dhe më i lehtë, sigurisht do ta zgjidhte pikërisht vendin e mirë të punës. E pra si është e mundur që për botën tjetër ta zgjedhë punën, veprën më të dobët dhe pastaj të arsyetohet se Zoti ia paskësh paracaktuar/

Gjithashtu, sikur ta kishte goditur ndonjë sëmundje, nuk do të linte mjek pa kërkuar në mënyrë që të shërohet, do t'i pëballonte dhembjet e operacionin. E pse nuk bën një gjë të tillë për t'i shëruar sëmundjet e zemrës që është mbushur me mëkate?

Duhet ditur një gjë se sherri nuk i mvishet Zotit të madhëruar nga mëshira dhe urtësia që ka. Këtë e vërteton Profeti a.s. kur thotë në një hadith:

E keqja nuk të mvishet Ty (OZOT).

Mirëpo, paracaktimet (kaderet) e Zotit nganjëherë përbëjnë diçka, që njeriut i duket se është keq, për shembull, dëmet që u bëhen të mbjellave si thatësia, sëmundjet e ndryshme, varfëria etj, janë të këqija në një anë, mirëpo, në anën tjetër, e mira e tyre është më e madhe, sepse ato janë ndër shkaqet që njeriu të kthehet tek Zoti e ta kujtojë se ai dëm që e ka goditur për shkak të veprave të këqija që ka bërë, dhe të largimit të tij nga rruga e Zotit.

Një shembull tjetër: prerja e dorës së vjedhësit, ndëshkimi i atij që bën prostuticion, është një dëm për fajtorët, mirëpo në të njëjtën kohë është mirë për ta, sepse me ato dënime i lajnë dënimet e përjetshme për botën tjetër. Njëkohësisht kjo është e mirë edhe për mbarë shoqërinë sepse këto dënime bëjnë që të sigurohet pasuria e njerëzve dhe morali.

Ky besim në shtyllat e fesë, për të cilat folëm deri më tash, ka të mira e dobi të shumta për besimtarin

Për shembull:

•Besimi në Zotin e Madhëruar, në emrat dhe në cilësitë e Tij, bën që besimtari ta dojë Zotin, ta madhërojë Atë dhe më pastaj t'i kryejë urdhërat e Tij, t[ largohet nga gjërat që ka ndaluar Ai. Ky veprim muslimanin e bën të lumtur në këtë botë dhe në botën tjetër. Këtë e vërteton fjala e Allahut:

مَنْ عَمِلَ صَعلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌّ فَلَنُحْيِيَنَّهُۥ حَيَوْةً طَيِّبَةًۗ وَلَنَجْزِيَنَّهُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞

#### [النحل:٩٧]

- "Kush bën vepër të mirë, qoftë mashkull ose femër, duke qenë besimtarë, Ne do t'i japim atij një jetë të mirë (në këtë botë), (e në botën tjetër) do t'u japim shpërblimin më të mirë për veprat etyre." (Nahl: 97)
  - •Besimi në engjëjt, meleqtë, bën që:
- të njihet Zoti xh.sh. si superfuqi dhe krijues i njeriut dhe i çdo gjëje;
- -të falenderohet Zoti xh.sh. për kujdesin e Tij ndaj njeriut, duke krijuar krijesa të posaçme që të kujdesen për të;
- t'i duam engjëjt, të cilat i bëjnë adhurim Zotit xh.sh. ashtu siç e kërkon Ai dhe në të njëjtën kohë kërkojnë prej Zotit xh.sh. falje për besimtarët.
  - Besimi në librat e shenjtë bën që:
- -të njihet mëshira e Zotit xh.sh. dhe përkujdesja e Tij për njerëzit duke dërguar çdo populli librin e shenjtë që të jetë edhe udhërëfyes për të;

- të njihet urtësia, menquria e Zotit xh.sh., i Cili ka zbritur çdo libër me cilësitë e veqorit që i përshtaten popullit që i është zbritur, dhee ka bërë Kuranin libër të fundit e të përshtatshëm për çdo popull, për çdo kohë e për çdo vend deri në ditën e gjykimit.

Të falënderohet Zoti xh.sh. për këto të mira.

- Besimi në të dërguarit,profetët e Zotit, bën që:
- Të njihet mëshira e Zotit xh.sh. dhe kujdesi i Tij duke u dërguar profet krijesave të Tij që të jenë drejtues dhe udhëzues;
- Të falënderohet Zoti xh.sh. për këtë të mirë që na ka dhënë;
- T'i duam profetët, t'i madhërojmë e t'i lavdërojmë ashtu siç e meritojnë ata, sepse ata janë të dërguariit e Zotit, të cilët e kanë kryer misionin e tyre në mënyrën më të mirë dhe më të nderëshme;
  - Besimi në Ditën e Gjykimit bënë që:
- Të kujdesemi për zbatimin e urdhërave të Zotit xh.sh., duke kërkuar kënaqësin e Tij dhe të mirat e Tij në Ditën e Gjykimit. Po ashtu të heqim dorë nga ato që ka ndaluar Zoti xh.sh.;
- Të mos brengoset muslimani për gjërat dhe të mirat e kësaj bote, që i ikin duke kërkuar të mirat e përjetëshme në botën tjetër.
- Besimi në përcaktimin e Zotit xh.sh., në kader, bënë që:
- Të mbështetemi plotësishtë në Zotin xh.sh. në kryerjen e çdo vepre;

- Të ruajmë qetësinë e shpirtit dhe të zemrës, çkado që të ndodhë, sepse besimtari e di që pa thënë Zoti, s'mund të bëhet asgjë; e kjo bën që besimtari të jetë durimtarë para çdo ndodhie, të jetë i lumtur në jetën e tij;
- Të mos bëhemi mendje mëdhenj, kur të na ndodhë ndonjë e mirë ose të kryejmë ndonjë vepër me sukses e të themi se këtë e kreva me djersën e mundin tim, por të bëhemi modestë e ta dimë se ajo e mirë është bërë me dëshirën e Zotit dhe si dhunti e Tij, prandaj ajo duhet të na detyrojë ta falenderojmë Zotin.
- Të mos mërzitemi e të mos brengosemi nëse nuk arrijmë të realizojmë ndonjë dëshirë ose ta kryejmë ndonjë punë, sepse e dimë që ajo bëhet m[ dëshirën e Zotit dhe vullnetin e Tij. Këtë e dëshmon fjala e Allahut xh.sh.

مَا آَصَابَ مِن مُصِيبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي اَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَنبِ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَ أَهَا أَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ لَي لِكَيلًا تَأْسَوا عَلَىٰ مَا فَتَكُمْ وَلَا تَفْرَ حُوا بِمَا إِمَا عَالَىٰكُمُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورِ فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَ حُوا بِمَا إِمَا عَالَىٰكُمُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورِ

#### [الحديد: ٢٢-٢٣]

"Nuk ju godet ju asnjë ndodhi dhe as në Tokë (nuk ndodh asgjë) që të mos jetë e shënuar në librin e caktuar (te Zoti), para se ta largojmë Ne atë Me të vërtetë ajo (gjë) është e lehtë për Zotin. Kështu që ju të mos bëheni monotonë (të dëshpëreheni) për atë që nuk keni mundur ta realizoni. Dhe që të mos gëzoheni për atë që ua

ka dhënë, ( sepse ) Allahu nuk e do mendjemadhin." ( Hadid: 22-23 )

Allahu na i çelnikostë e na i bëftë të qëndrueshme zemrat tona në fenë Islame, dhe na e shtoftë besimin tonë e na mëshiroftë me mëshirën e Tij të pakufishme!...!

#### PËRMBA.JT.JA

| Hyrje                      | 2-4    |
|----------------------------|--------|
| Besimi në Allahun xh.sh    | 5-22   |
| Besimi në Engjëjt          | .22-25 |
| Besimi në Librat e Shenjtë | .25-30 |

| Besimi ne Profetët31-4                                    |
|-----------------------------------------------------------|
| Besimi në Ditën e Gjykimit41-5                            |
| Besimi ne Kada dhe Kader<br>( Paracaktimin e Zotit )50-5: |
| Të mirat she sobite e besimit56-59                        |



تاليف الشيخ محمد بن صالح العثيمين

ترجمه

**شــوكـت** (باللغة الألبانية)

وكالة مُؤوَى الِمُعطِّو بِهَا وِلاَلِمِعَى الِلْعَمَى الِعَلِي وزاره َ الْاَمُؤُوكَ الْلِاسِلَامِهِ وَالْلاُوفَا مِنَ وَالْلَامِو َ وَالْلِهِ مِنَا وَ الْسَلَمَةُ الْعَرِيةِ الْمُعْوَدِةِ

41214

# 

# الماليس في الماليان الماليان الماليان الماليون ا



لألبائية

لفضيلة الشيخ رحمه الله محمد بن صالح العثيمين

ترجمة





